

# Johanna Rahner

# Einführung in die katholische Dogmatik



# Inhalt

| Vorwort                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| A. ALLGEMEINE DOGMATIK                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11                                           |
| I. Was ist eigentlich ,Dogmatik'?  1. Einführen – wozu, wohin?  a) Eine erste Definition .  b) Zur Methode katholischer Dogmatik .  c) Quellen der Dogmatik .  d) Dogmatik – eine Wissenschaft?  e) Grundaufgaben der Dogmatik .  2. Dogmatik, Fundamentaltheologie oder ,systematische Theologie'? | 11<br>11<br>12<br>13<br>14<br>15             |
| II. Themen und Arbeitsweisen dogmatischer Theologie                                                                                                                                                                                                                                                 | 18<br>18<br>18<br>20<br>21<br>21<br>23<br>24 |
| III. Dogmatische Prinzipienlehre                                                                                                                                                                                                                                                                    | 27<br>27<br>28<br>28<br>29<br>30<br>30       |
| Vernunft als Aufgabe der Dogmatik                                                                                                                                                                                                                                                                   | 36<br>39<br>39<br>40<br>44<br>45<br>47       |
| a) Nur ein Sprachproblem?  b) Philosophische Wahrheitstheorien                                                                                                                                                                                                                                      | 47<br>48                                     |

| c) Theologisches Wahrheitsverständnis und die philosophischen Wahrheitstheorien | 52  |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----|
| d) Bewahrheitung des Glaubens als Verantwortbarkeit                             |     |
| theologischer Wahrheit                                                          | 54  |
| IV. Dogmatik als Sprachlehre des Glaubens                                       | 56  |
| 1. Grundlagen einer Sprachlehre des Glaubens                                    | 56  |
| a) Grammatik – Semantik – Pragmatik des Glaubens                                | 56  |
| b) ,Wort Gottes'?                                                               | 57  |
| c) Eine Kriteriologie der Glaubenssprache                                       | 57  |
| 2. Grundprinzip christlicher Glaubenssprache: Gotteswort in                     |     |
| Menschenwort                                                                    | 61  |
| a) Zur Pragmatik einer Glaubenssprache unter dem Maßstab                        |     |
| des Bilderverbots                                                               | 61  |
| b) Die anthropologische Grundregel                                              |     |
| christlicher Glaubenssprache                                                    | 62  |
| c) Grundzüge einer Hermeneutik                                                  |     |
| christlicher Glaubenssprache                                                    | 63  |
| 3. Die inkarnatorische Dynamik christlicher Glaubenssprache .                   | 65  |
| a) Jesus Christus – das Sprachereignis Gottes                                   | 65  |
| b) Von der Frohbotschaft zum Evangelium                                         | 67  |
| 4. Die Bibel als paradigmatische Gestaltwerdung christlicher                    |     |
| Glaubenssprache                                                                 | 69  |
| a) Die hermeneutische Grundproblematik                                          | 69  |
| b) Zugangsweisen                                                                | 69  |
| c) Von der Menschwerdung zur Schriftwerdung                                     | 75  |
| d) Wie ,wahr' ist die Schrift?                                                  | 77  |
| e) Die Schrift als Medium der Erinnerung                                        | 81  |
| 5. Einheit und Vielfalt der Sprachformen des Glaubens                           | 82  |
| 6. Kirche als Sprach- und Überlieferungsgemeinschaft                            | 83  |
| a) Kirche als ,creatura Evangelii'                                              | 83  |
| b) Hören, Verkündigen und der Dienst am Wort                                    | 84  |
| c) Kirche und Heilige Schrift                                                   | 85  |
| 7. Wie bleibt ,Kirche' in der Wahrheit?                                         | 89  |
| a) Von der, Apostolischen Tradition' zur                                        |     |
| Überlieferungsgemeinschaft 'Kirche'                                             | 89  |
| b) Zum Verhältnis von Schrift und Tradition                                     | 92  |
| c) Lebendige Überlieferung                                                      | 97  |
| 8. Wer sagt, was in der Kirche gilt?                                            | 98  |
| a) Modelle des Miteinanders                                                     | 98  |
| b) Das Lehramt der Theologie                                                    | 99  |
| c) Kirchliches Lehramt                                                          | 101 |
| d) Die Communio-Theologie des Zweiten Vatikanischen                             |     |
| Konzils                                                                         | 104 |
| e) Jenseits von 'unfehlbar'                                                     | 105 |
|                                                                                 | 107 |
| B. SPEZIELLE DOGMATIK                                                           | 107 |
| 1. Zur Traktatstruktur der Dogmatik                                             | 107 |
| a) Entstehung und Systematik                                                    | 107 |
| b) Gegenwärtige Tendenzen und Neuansätze                                        | 108 |

# A. Allgemeine Dogmatik

# I. Was ist eigentlich ,Dogmatik'?

#### Einführen – wozu, wohin?

Ein international bekannter Verlag für Reiseführer bewirbt seine Bücher mit dem Slogan: "Man sieht nur, was man kennt!" Dieses Motto kann mit guten Gründen auch über einer Einführung in die katholische Dogmatik stehen. Wozu dient die vorliegende Einführung? Sie führt in die Sitten und Gepflogenheiten der Disziplin, d. h. in Methodik und Themen ein. Sie sondiert das Gelände, noch bevor allzu viele touristische Details – also all das, was Monographien zu Einzelthemen und Traktaten der Dogmatik in Fülle liefern –, den Blick für die Grundlagen und Grundfragen verstellen. Diese Sondierungen beinhalten jene Vor- und Einführungsfragen, die *Prolegomena* zur Dogmatik, und jene methodischen Grundlagen, die in jeder einzelnen Spezialvorlesung der Dogmatik vorausgesetzt sind bzw. sich dort mitunter bis in Einzelprobleme hinein auswirken.

Prolegomena

Wie gelingt es einer Einführung nun, mehr als staubtrockene Theorie zu sein? Am besten dadurch, dass sie ihre Aufgabe sowohl als Suche nach den Grundprinzipien als auch als Klärung der Grundfragen der Dogmatik angeht. Eine Einführung ist also so etwas wie eine Prinzipien- und Sprachlehre der Dogmatik. Welches sind aber nun die Grundpfeiler, die Grundprinzipien der Dogmatik? Und wo hinein wird eingeführt? Die zentrale Frage lautet: Was ist eigentlich *Dogmatik*?

#### a) Eine erste Definition (vgl. [3] 1)

Dogmatik ist eine an der Übersetzung der traditionellen Glaubensinhalte orientierte Disziplin, die ausgehend von den primären und sekundären Quellen des Glaubens und im Horizont eines modernen Welt- und Selbstverständnisses des Menschen zu einem verbindlichen Verständnis des Glaubens kommt. Sie arbeitet dabei unter wissenschaftlichem Anspruch und mit den ihrer Wissenschaftlichkeit entsprechenden Kriterien und Methoden.

Eine erste Aufgabe der Dogmatik ist es, den christlichen Glauben zu verstehen. Ihr Thema sind also nicht einfach nur die Dogmen – also das, was irgendwann einmal offiziell als Glaubensinhalt festgelegt wurde und in einem bestimmten Wortlaut definiert wurde (s. II) – , sondern der christliche Glaube als ganzer. Der christliche Glaube steht freilich nicht als Glaubensvollzug, Glaubenspraxis oder Glaubensverkündigung im Mittelpunkt des Interesses der Dogmatik. Es geht um die intellektuelle Annäherung an den

den Glauben rational verantworten verbindliches Verstehen Glauben und den rational vernünftigen Umgang mit dem Glauben. Dieses , Verstehen' ist kein allgemeines Verstehen, sondern ein verbindliches Verstehen. Was bedeutet das?

Christlicher Glaube hat den Anspruch, Offenbarung, Tat Gottes zu sein ([5]). Nicht irgendwelche verpflichtenden kirchlichen Instanzen, wie Papst, Bischöfe etc., machen die Verbindlichkeit des Glaubens aus, sondern der Glaube selbst fordert von seinem Ursprung her Geltung, Anerkennung, Verbindlichkeit (s. III.1) (vgl. [3] 4), die eine persönliche und eigenständige Antwort des Menschen erfordern. Eine verbindliche Auslegung des Glaubens hat daher dafür zu sorgen, dass diese Herausforderung auch in angemessener Weise ankommt. Eine verbindliche Auslegung des Glaubens beschäftigt sich daher nicht nur mit dem Vergangenen, sondern soll den Glauben hier und jetzt zur Entscheidung vorlegen ([3] 5).

#### b) Zur Methode katholischer Dogmatik

Der Mensch ist kein Objekt, das übernatürlich ergehende Offenbarungswahrheiten Gottes einfach zu empfangen und zu glauben hat, sondern er ist das 'Du' Gottes, das durch die Ansprache von Gott als 'Hörer/Hörerin des Wortes' zur Antwort herausgefordert ist. Dieser in der katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts vollzogene Perspektivenwechsel hin zum Offenbarungsmodell der Selbstmitteilung Gottes (s. III.4) führt zu einem veränderten Selbstverständnis wie zu einer methodischen Revision der Dogmatik als theologische Kerndisziplin.

Die Dogmatik hat nun die Aufgabe, über das Wort, den Glauben, seine

Inhalte und über das Vorverständnis auf Seiten der Hörenden und über die Bedingungen und Möglichkeiten des Zum-Glauben-Kommens und Glauben-Könnens nachzudenken. Sie ist daher die Auslegungswissenschaft (Hermeneutik) des Glaubens für die moderne Zeit. Zugleich hat sie die theologische Analyse aktueller menschlicher Existenz zu leisten ([2] 217). Über den christlichen Glauben nachzudenken, bedeutet auch über den Menschen als Hörer dieser Botschaft nachzudenken, nach den Vorbedingungen und nach den Vorfragen für den Glauben auf Seiten des Menschen zu fragen, also eine transzendentale Anthropologie zu betreiben. Das bedeutet, "dass man eben bei jedem dogmatischen Gegenstand nach den notwendigen Bedingungen seiner Erkenntnis im theologischen Subjekt mitfragt; nachweist, dass es solche apriorischen Bedingungen gibt; zeigt, dass sie selbst schon über den Gegenstand, die Weise, die Methode und die Grenzen seiner Erkenntnis etwas implizieren und aussagen" ([9] 44). Immanuel Kants (1724-1804) ,kopernikanische Wende' der Erkenntnistheorie (vgl. Kritik der reinen Vernunft B XVI-XVII) hält Einzug in die Dogmatik (Wende zur Anthropologie). Diese Methode in der Dogmatik anzuwenden, bedeutet über den Zusammenhang zwischen den dogmatischen Aussagen und der menschlichen Erfahrung und Existenz nachzudenken. Dies gilt nicht nur für die Gestalt und den Inhalt des Glaubens hier und jetzt, sondern auch für jede Phase der geschichtlichen Entwicklung des Glaubens. Damit ist auch die Idee einer menschlichen

Geschichte der Glaubensentwicklung, einer Dogmengeschichte und Dogmenhermeneutik zu verbinden (vgl. u. II.1-3), die nicht nur rückblickend,

Hörer des Wortes

Der Mensch als

transzendentale Anthropologie sondern auch zukünftig zu einem dynamischen Verständnis des Glaubens führt. Eine transzendental arbeitende, anthropologisch orientierte Dogmatik sucht nach der Bedingung der Möglichkeit des Glaubens, der Beziehung zu, ja einer Hinordnung auf Gott. Im Sinne Karl Rahners (1904-1984) ist es gerade die besondere Aufgabe einer Grundlegung der Dogmatik, dass sie diese anthropozentrische Dimension der ganzen Theologie herausarbeitet, methodisch beschreibt und zugleich zeigt, inwiefern daher die Inhalte des christlichen Glaubens vertrauens- und glaubwürdig sind.

Eine Gefahr dieses Ansatzes, so der Vorwurf, besteht darin, dass man den Glauben als äußere Tat Gottes am Menschen nicht mehr plausibel machen kann. Ist Theo-logie, Rede von Gott, nicht einfach nur noch der Spiegel menschlicher Bedürfnisse? Ist Glaube mehr als die Projektion menschlicher Sehnsüchte? , Modernismus' wird daher am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts zur abwertenden Bezeichnung für jene Theologen, die diese Neuorientierung der Dogmatik versuchen. Das Grundproblem einer Dogmatik, die sich der transzendentalen Methode verpflichtet hat, liegt also in der richtigen Verhältnisbestimmung zwischen den anthropologischen Vorbedingungen, den Apriori des Glaubens, also den Vorgaben und Anknüpfungspunkten, die es innerhalb der menschlichen Existenz zu entdecken gilt, und dem kontingenten Ereignis der Selbstoffenbarung Gottes, das den Glauben begründet.

Modernismus

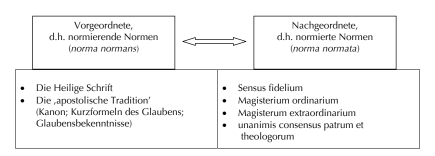
#### c) Quellen der Dogmatik

Dogmatik erhebt das verbindliche Verständnis des christlichen Glaubens aus dessen primären und sekundären Quellen. Das ist zunächst einmal die Heilige Schrift, die Ur-kunde unseres Glaubens. Sie ist der maßgebliche, durch nichts anderes zu bestimmende Maßstab (norma normans non normata) ([1] 47). Ihr zur Seite tritt das, was wir als die ,apostolische Tradition' bezeichnen. Das ist zunächst jener 'Akt' der ersten Generationen von Christinnen und Christen, die uns Bestand und Kriteriologie dessen überliefert, was Heilige Schrift sein und bleiben soll (Kanonbildung; vgl. IV.6.c). Zugleich sind es jene ersten Kurzformeln oder Kernsätze des christlichen Glaubens, wie sie in den alten Bekenntnisformeln, Glaubensregeln und Glaubenbekenntnissen der ersten Konzilien festgehalten wurden (vgl. II).

Zu dieser grundlegenden, normativen Gestalt der Bezeugung christlichen Glaubens kommen die nachgeordneten Quellen, die so genannten "normierten Normen" (norma normata) hinzu. Darunter versteht man die (zu verschiedenen Zeiten an unterschiedlichen Orten durchaus) unterschiedlichen Gestalten und Formen des einen, umfassenden Bekenntnis- und Überlieferungsprozesses des Glaubens durch die Gesamtkirche: den Glaubenssinn der Gläubigen (sensus fidelium); die übereinstimmende amtliche Verkündigung des Glaubens, das magisterium ordinarium der Bischöfe, das ordentliche Lehramt; das außerordentliche Lehramt – magisterium extraordinarium (seine Organe sind die Konzilien und Synoden bzw. das Bischofskollegium mit dem Papst sowie das päpstliche Lehramt in seinen außerordentlichen Formen); sowie die Theologie als Konsens der Kirchenväter und der späteren Theologengenerationen ([3] 6).

norma normans non normata

norma normata



All diese Quellen besitzen ihre je eigene Entstehungs- und Wachstumsgeschichte (vgl. II; IV.6-8). Gerade diese Geschichtlichkeit jeder Quelle der Dogmatik bedingt eine ausgefaltete Methodenlehre und Kriteriologie (vgl. [12] 41-44). Darum erhebt die Dogmatik das verbindliche Verständnis des Glaubens aus den Quellen entsprechend den theologischen Kriterien.

#### d) Dogmatik – eine Wissenschaft?

Kann der Umgang mit Glaubensdingen überhaupt etwas mit Wissenschaftlichkeit zu tun haben? Ist die Dogmatik durch den Inhalt des Glaubens nicht derart 'gebunden', dass es gar keine 'freie' wissenschaftliche Forschung geben kann? ([6]) Eine Wissenschaft beschäftigt sich gemäß eines modernen Wissenschaftsbegriffs, der von den Naturwissenschaften geprägt ist, mit Dingen, die man messen und mit denen man experimentieren kann – kurz: die man selber machen kann. Kann angesichts eines solchen Selbstverständnisses von Dogmatik überhaupt von Wissenschaft gesprochen werden?

Zu einer Wissenschaft gehört es, dass sie ihr Wissen methodisch abgesichert erwirbt, es kohärent und widerspruchsfrei in Lehrsätzen und einem Denksystem/Paradigma systematisiert und in bestimmten, kritisch nachvollziehbaren und begründeten, d.h. intersubjektiv kommunizierbaren Aussagen formuliert (Immanuel Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, in: ders., Werke, hrsg. v. W. Weischedel, Bd. 5, Darmstadt 1966, 11–135, 11). Eine Wissenschaft entwickelt dazu eine rationale Methode, die der kritischen Analyse des Erreichten wie der Erweiterung des Kenntnisstandes und damit des eigenen wissenschaftlichen Systems dient. Dieses System ist daher kein in sich feststehender Block, sondern es beinhaltet immer eine Entwicklung.

System

Für die Dogmatik als Wissenschaft gilt nun, dass ihre Voraussetzung, der Glaube, das Resultat von Gottes Offenbarung, also Tat Gottes, ist. Ihr Inhalt ist ihr daher selbst entzogen; sie kann ihn nicht einfach, machen'. Darum hatte schon Thomas von Aquin (1225–1274) den Wissenschaftscharakter der Theologie dadurch festhalten wollen, dass er sie zu jenen Wissenschaften zählte, die ihre Grundlagen nicht eigengesetzlich ableiten, sondern von einer höheren (übergeordneten) Wissenschaft (hier: von den durch Gott geoffenbarten Glaubenssätzen) übernehmen (Summa Theologiae I 1,2 resp.). Richtig ist, dass die Dogmatik ihren Inhalt nicht empirisch zwingend demonstrieren kann. Quelle ihres Wissens und der ihr aufgetragenen Glaubensverantwortung ist nicht der Glaube ,an sich', sondern es ist der Glaube und

Wissenschaft

seine Inhalte, wie ihn die eben bereits genannten Glaubens- und Bezeugungsinstanzen formuliert, weitergegeben, gelebt und praktiziert haben ([4] 77). Die Arbeitsprinzipien und Methoden der Dogmatik als Wissenschaft ergeben sich daher aus der Kriteriologie und Methodik, die diesen Gegenständen und Inhalten angemessen sind: Textauslegung, Geschichtsschreibung, Interpretation, Reflexion, philosophische Analyse und Spekulation, aber auch politisch-soziologisches Instrumentar, Gesellschaftsanalyse, humanwissenschaftliche Erkenntnisse, mentalitätsgeschichtliche Analysen, Archäologie etc.

Methodenvielfalt

#### e) Grundaufgaben der Dogmatik

Die Dogmatik hat eine kritische Funktion, weil sie analysiert, was Voraussetzung für die historische Möglichkeit des Glaubens und was transzendentale Voraussetzung des Glaubens ist. Ihre Aufgabe besteht darin, wechselseitig eins durch das andere zu erhellen und zu erklären. Dadurch zeigt sie, dass der christliche Glaube vernunftgemäß und glaubwürdig ist. Eine Einführung in diese Aufgabenstellung hat folgende Bereiche zu klären: Was sind die anthropologischen Voraussetzungen von Theologie, die die Dogmatik zu berücksichtigen hat? Wie verhalten sich Glaube und menschliches Denken zueinander? Von welcher Verbindlichkeit, welcher Gewissheit kann man in Glaubensdingen eigentlich sprechen? Kann der Mensch so etwas wie ,die Wahrheit' erkennen, verstehen, gar prüfen und plausibel machen? Wie spricht der Mensch von Glaubensdingen? Ist das, was der Glaube behauptet, für unser heutiges Leben relevant? Inwieweit kann Glaube etwas aussagen, was relevant ist und damit wichtig für unsere Lebenswirklichkeit? Oder anders gefragt: Inwieweit kann Glaubenssprache heute noch etwas aussagen, was für die menschliche Existenz wahr ist (s. III.4 und IV.1/2)?

Die Dogmatik hat eine hermeneutische Funktion, weil sie den bleibenden Sinn der Glaubensaussagen in ihrer biblischen und systematischen Gestalt herausarbeitet und deutet, ausgehend von dem Selbst-Verständnis des Menschen, dem Verständnis seiner Beziehungen und seines Verhältnisses zur Welt in den verschiedenen Epochen der Glaubensgeschichte bis heute. Von einem heutigen Blickpunkt aus müssen die je unterschiedlichen Perspektiven und Vorgehensweisen der Epochen erfasst, bestimmt und in ihren Konsequenzen für eine heutige Sicht der Dinge beschrieben werden. Als zentrale Fragestellungen legen sich hier nahe: Welchen Status und welche Bedeutung haben die Erzähltraditionen der Heiligen Schrift als der zentralen Gründungsurkunde des christlichen Glaubens? Wie wird Glaube weitergegeben? Wie gestaltet sich Glaube und seine Überlieferung in einer Gemeinschaft von Glaubenden über die Jahrhunderte hinweg? Welche verbindlichen Methoden ergeben sich für den Umgang mit dieser Überlieferungsgeschichte? Wie gelingt es angesichts zahlreicher Umwege der Überlieferungsgeschichte, zu behaupten, dass Glaube dennoch bei der Wahrheit geblieben sei?

kritische Funktion

hermeneutische **Funktion** 

### Register

Ablass/Ablasshandel 126 Alexandrinische Theologie/Schule 33, 113 Amt/Amtsträger 84, 87 f., 90 f., 102 f., 105, 123 Analogie/analoge Rede 21, 57, 62 Anselm v. Canterbury 34, 117 Anthropologie 12–16, 57, 62, 81 f., 113, 115 Anthropologische Wende 12, 45, 61 Antiochenische Theologie/Schule 113 Apokatastasis 134 Apollinaris v. Laodizäa 113 Apologetik 16, 32-36, 44 Aristoteles 34f., 47, 74, 101, 125 Arius 112 Atheismus 41 f., 81 Aufklärung 30, 36, 39–41, 54, 78, 118 Augustinus 32 f., 100, 125 f., 128, 135 Authentizität 47, 52, 89 Autonomie 35 f., 40, 118, 120, 122 Averroes (Ibn Rushd) 34

Bacon, F. 73
Balthasar, H. U. v. 61, 136
Basilius d. Gr. 92
Benedikt XVI./Ratzinger, J. 30
Bibel 13 f., 52 f., 58–81, 87 f., 109 f., 115 f., 129, 131 f.
Bilderverbot 58–65, 84
Blondel, M. 36, 44
Brantschen, J. 136
Buber, M. 29
Bultmann, R. 74

Christologie 67, 85 f., 110–114, 121, 126, 132 Clemens v. Alexandrien 32 f. Communio 91, 98, 104, 122 Cyrill v. Jerusalem 92

Damasus 100
Denkform 24, 39
Dialektische Theologie 74
Dialog 36, 45 f., 62, 108, 116, 123
Dogma 11, 18–23, 43, 101 f.
Dogmengeschichte 12, 22 f., 107
Dogmenhermeneutik 15, 21–26, 37, 102
Doketismus 111, 113
Doxologie 82, 109

Erbsünde 117 Erinnerung 25, 68, 81, 124, 128 Erkenntnis 12, 23 f., 30–39, 41–43, 71, 116–118 Erlösung 112 f., 115–120, 124, 127, 133 Eucharistie 121, 124 f., 127–129 Eusebius 90 f. Evangelium 67 f., 80, 83 f., 90 f., 93, 128 f. Exegese 43, 45, 55, 70, 74, 78–80

Fegfeuer 133 f.
Feuerbach, L. 40, 119
Fideismus 33, 42
Freiheit 25 f., 46 f., 52, 109, 116–118, 133–136
Freud, S. 39 f.
Fuchs, E. 76
Fundamentaltheologie 16 f.

Galilei, G. 39
Gallikanismus 103
Gebet 18, 82 f., 108, 123, 134
Gehorsam 36, 41 f., 44, 46, 111
Gelasius 100
Gericht 132–136
Geschichtlichkeit 14, 20–26, 54 f., 70, 94, 106 f.
Gewissheit 27, 39–47, 71–74, 83 f., 105 f., 117 f.
Glaubensbekenntnis 19 f., 22, 29–31, 88, 108, 112
Glaubenssprache 15, 56–69, 75, 82–84
Glaubenssinn 13, 105
Glaubwürdigkeit 13–16, 42 f., 47, 72 f., 106
Gnadenlehre 26, 108
Gnosis 32, 66, 71, 85, 90
Gregor v. Nyssa 70, 92

Habermas, J. 50 Häresie 19, 32 f., 58, 92 Hegesipp 90 Hermeneutik *siehe Schrifthermeneutik* Hieronymus 92 Hoffnung 31, 45, 70, 128–131, 134–136 Hölle 134–136

Immanentismus 42 Inkarnation 60, 76, 111, 120 Inspiration 19, 70, 77–80, 86, 95 Irenäus v. Lyon 18, 90–92

Jesus Christus/Jesus v. Nazaret 23 f., 44–46, 65–68, 73–75, 110–114, 118, 121 f., 132–134 Johannes Chrysostomos 70, 92 Justin d. Märtyrer 32 Kanon 71, 80, 85–89, 91, 95
Kant, I. 12, 14, 27, 39 f., 49, 51 f.
Käsemann, E. 74
Kasper, W. 21, 53 f.
Kerygma 74, 80
Kierkegaard, S. 74
Kirche 83–106, 120–124
Kohärenz/Kohärenztheorie 14, 33, 49–51, 53
Kommunikation 21, 45 f., 53 f., 66, 84, 106
Konsens 13, 20, 50 f., 89, 99 f., 105
Konzil 99–101, 112–114, 125 f., 133
Korrespondenz/Korrespondenztheorie 48 f., 51, 53 f.
Küng, H. 102

Lehramt 97–103 Leo d. Gr. 100 Lessing, G. E. 74, 118 Luther, M. 28, 72, 94, 118, 120

Maimonides 34
Markion 85
Marx, K. 39 f.
Metapher 63–66, 68, 75, 119, 121
Metz, J. B. 108
Modalismus 112
Modernismus/Modernismuskrise 13, 44, 78, 94
Monophysitismus 113
Monotheismus 109, 112 f.

Naturwissenschaft 14, 39, 72, 115 negative Theologie 58, 61, 65, 84 Neuscholastik 41, 107 Neuthomismus 41, 107 Newman, J. H. 44 Nietzsche, F. 40, 119 Nominalismus 118 Nouvelle théologie 44

Offenbarungsmodell 12, 43 Offenbarungspositivismus 36 Ökumene 95 f., 98, 108, 121 *Ökumenismusdekret* 123 Origenes 33, 92, 134 f. Orthodoxie 19, 78

Papst 12 f., 102–104 Platon 33, 91, 114, 118, 124 Pottmeyer, H. J. 80 Pneumatomachen 113 Praxis 11, 25 f., 38, 92, 97, 126 f. Projektion 13, 57–59, 119

Rahner, K. 13, 36, 86, 135 f. Rationalismus 36, 41 Rechtfertigung 118, 120, 126 Reich Gottes/*Gottesreich* 66, 68 Reimarus, H. S. 72 Religionskritik 35 Rosenzweig, F. 76 Rückfrage nach Jesus/*historische Rückfrage* 66, 69, 72, 75

Sakramente 71, 84, 107 f., 120–129 Scheeben, M. 43 Schöpfung 36, 57, 112, 115–119, 132, 134 f. Schrifthermeneutik 61 f., 66–82, 130 f. Schriftsinn 70 Schulapologetik 43 Schweitzer, A. 73 Seele 113, 131–133 Selbstoffenbarung 13, 43, 46, 62, 97, 120 sola scriptura 87, 94, 96 Soteriologie 117, 120 Strauss, D. F. 73 Subordinatianismus 112 successio apostolica 90–93 Sühne/Sühnetod 117, 126

Tarski, A. 49
Taufe 111, 121, 124f., 127f.
Tertullian 30, 32f., 90–92
Theodizee 81, 110, 115
Thomas v. Aquin 14, 27, 34f., 48f., 71, 92, 101, 132
Tradition 85–87, 89–99
Traditionalismus/*Traditionalisten* 41
Transzendentale Theologie/*Methode* 13, 54, 108
Trient 20, 78, 93–96, 127, 133
Trinität 108–115

Überlieferung siehe Tradition Ultramontanismus 102 Unfehlbarkeit 20f., 101–106

Vatikanum I 18, 40–44, 94, 104 Vatikanum II 45–47, 79–81, 94–97, 104 f. Verkündigung 13, 16, 31, 56, 66 f., 74 Versöhnung 25, 117–119, 134 Vinzenz v. Lerin 18–20, 100

Wahrheit 47–56, 63, 73–74, 77–81, 89, 106 Weder, H. 63 Werbick, J. 63 Wilhelm v. Ockham 118 Wissen/Wissenschaftlichkeit 26–28, 33–35, 39 f., 80, 101 Wort Gottes 20, 57, 61 f., 65, 74, 96 f.

Zeugnis 23 f., 52, 65 f., 75–80, 84–92, 106, 122 f. Zustimmung 20, 23, 28, 45–47, 62, 102 f.

- Basiswissen für die wichtigsten Themen und Disziplinen der Theologie auf dem neuesten Stand theologischer Forschung
- Konsequent ökumenisch
- Übersichtlich gegliedert
- Nützliche Hinweise auf weiterführende Literatur
- Ideal zur Seminar- und Prüfungsvorbereitung

Die Gestalt der Kirche wird wesentlich bestimmt durch ihre dogmatischen Grundgehalte. In der Dogmatik sind die Grundlagen des Glaubens, des Gottesbildes, der Liturgie und der Kirchenorganisation in verbindliche Formeln gefasst. Wer also die Kirche verstehen will, muss zunächst die Dogmatik verstehen. Diese nach didaktischen Gesichtspunkten gegliederte und präsentierte Einführung in Methode und Denkweise der katholischen Dogmatik vermittelt eine erste Grundinformation über Inhalte und Probleme des Fachs. Der Band ist auch für ein vertiefendes Eigenstudium geeignet.

Johanna Rahner, geb. 1962, ist Professorin an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Bamberg.



